
↖ 
هالة عيد الناجي

المعرض بوصفه 
ا: الحياة المتحوّّلة  نم�وًّّ

لمعرض نازح

Metode
ISSN 2704-0550
Metode (2026), vol. 4 Exhibition as Method



� 2

يتتبّّع هذا المقال نموّّ معرض »نازح«، الذي وُُلد من تجربة النزوح ويُُعاد تشكيله باستمرار عبر الجغرافيات، من 
القاهرة إلى إسطنبول ثم برلين. في اللغة العربية، تعني كلمة »نازح« الشخص الذي اقتُُلِعِ من مكانه أو أُجُبر على 

مغادرة بيته. عِِوضًًا عن وجود المعرض كحدث ثابت، يتكشّّف معرض »نازح« بوصفه كهيئة حية: تنمو عبر تراكم 
ا في الشكل. كلّّ تجلٍّّ جديد يأتي استجابًةً للمكان، وللقيود، ولرغبة جماعية.  الأثر، وتتحوّّل حين تفرض الظروف تغييًرً

ومن خلال هذه الحركة، يتعلّمّ المعرض كيف يتنفّّس بطريقة مختلفة في كل مرة.

في هذا المقال، أستخدم مفهومي النموّّ والتحوّّل باعتبارهما منطقين مميّّزين للتغيّّر. يشير »النموّّ« إلى الطريقة التي 
يتوسّّع بها »نازح« عبر التراكم: مزيد من الآثار، مزيد من المشاركين، مزيد من طبقات اللغة والمسارات والأشياء 

التي تبقى في علاقة فيما بينها عبر التكرارات المختلفة. مّّأا »التحوّّل«، فيصف اللحظات التي يغيّّر فيها المعرض 
ا ما  . في »نازح«، غالًبً جسده—شكله المادي، أو مقياسه، أو نمط المشاركة—لأن الظروف تجعل التكرار مستحيالًا
تُُستثار التحوّّلات بفعل القيود )كالوزن، الحدود، الكلفة، وإمكانية الوصول(، وتُُستكمل عبر أيدي وأجساد المشاركين 

الذين يحوّّلون العمل من عرض مُُنسَّّق إلى سطح ذو تأليف جماعي.

، وفهم القيّّمية لا كتكرار، بل  ا للنموّّ يعني قبول عدم الاستقرار بوصفه شكالًا إن التفكير في المعرض بوصفه منهًجً
كإعادة تجذير. لقد نما »نازح« عبر الخشب والقماش والحفر؛ وعبر اللغة والتطريز والصوت؛ وعبر ذكريات فنانين 

ا الصور  ا إلى جنب مع المشروع الذي يتتبّّعه؛ جامًعً نازحين يواصلون العبور بين الحدود. وهذا المقال بدوره ينمو جنًبً
ا كيف نّّأ المعارض—مثل أولئك الذين نزحوا—تستمر من خلال التحوّّل  والشذرات والتأمّّلات في مساره، ومتعلًّمً

والتكيّّف مع كلّّ اهتزاز في الأرض.

)الشكل 1 هنا: شكل رقم )1( صورة افتتاحية من مشروع »نازح«، لطفل يتحرّّك فوق خريطة خشبية لقطاع غزة، 2024(.



� 3

القاهرة: تجذّّر النزوح

بدأت حكاية »نازح« في القاهرة أواخر عام 2024، في ممر كوداك بوسط المدينة، وهو مكان يحمل في ذاته ثِِقََل 
تواريخ وهجرات متراكبة. ففي أعقاب 7 أكتوبر 2023، حين شنّّت فصائل المقاومة الفلسطينية المرتبطة بحماس 

ا واسع النطاق ضد الأراضي المحتلة—تلاه عدوان إسرائيلي مدمّّر وحصار على غزة استمر لأكثر من  هجوًمً
ا لملاذ مؤقت، حاملين معهم شذرات من بيوتهم، ومشاريع انقطعت،  عامين—عبر كثير من الفلسطينيين إلى مصر طلًبً

وكلمات تغيّّرت معانيها بين ليلة وضحاها. ومن هذه الشذرات وُُلد »نازح«.

أطلقتُُ معرض »نازح« ضمن إطار قيّّمي وبحثي، عملتُُ خلاله كقيّّمة وميسّّرة ومصمّّمة عبر مراحله المختلفة. 
شمل دوري جمع اللقاءات الأولى، وتصميم عمليات الخرائط، وإنتاج عناصر التركيب المكاني )بما في ذلك الخريطة 

. وقد طُُوّّر  المحفورة باستخدام تقنية الحفر CNC وأنظمة العرض(، إضافة إلى توثيق المشروع بوصفه أرشيًفًا متحوّّالًا
المشروع ضمن »بينالي غزة«، الذي شكّّل الجهة الداعمة والمموِّّلة الأساسية. واعتمد تحقيقه على شبكة من التعاونيات 

المحلية في القاهرة، شملت شركاء إنتاج دعموا عملية الحفر؛ كلستر )CLUSTER(، إلى جانب دعم تقني ومساحة 
 Orient( عرض استضافت العمل وساهمت في بناء منظومة العرض؛ شركة الشرق للإنتاج الفني والمسرحي

 . )Productions for Film & Theater

في بدايته، لم يكن »نازح« معرضًًا، بل كان مكان للتجمّّع والالتقاء. حيث اجتمع عدد من الفنانين والكتّّاب والمعماريين 
ا برسم خرائط النزوح: تتبّّع مسارات الهروب، ورسم الرحلة من  النازحين بانتظام حول طاولة خشبية طويلة. بدأنا مًعً

شمال غزة إلى جنوبها، ثم إلى رفح فالقاهرة، وتحديد النقاط التي تفرّّقت عندها العائلات والأحياء. لم تكن هذه الخرائط 
معنيّّة بالجغرافيا بقدر ما كانت محاولة لإعادة تركيب الذاكرة، وطريقة لتحديد الموقع الذاتي في عالم صار فجأة بلا 

حدود واضحة المعالم.

)الشكل 2 هنا: شكل رقم )2( ممر كوداك، القاهرة(.



� 4

ا تُُخترََع. حيث أُعُيد تشكيل التعابير  ا تُُعاد، وأحياًنً من هذه الجلسات، بدأت الكلمات بالظهور؛ تُُنطق بتردّّد، أحياًنً
اليومية بفعل النزوح، ووُُلدت عبارات جديدة من قلب التجربة. تطوّّرت هذه الاكتشافات اللفظية إلى »معجم نازح«، 

وهو أرشيف لغوي حيّّ يوثّّق كيف يغيّّر النزوح المعنى. كُُتبت كلّّ مادّّة فيه بشكل جماعي، حاملًةً في آنٍٍ واحد الحزنََ 
ا  بة«، ظهرت خلال النقاشات ثم أصبحت لاحًقًا مدخالًا محورًيً والفكاهة، الإرهاقََ والخيال. إحدى هذه المفردات، »حالّا
في المعجم. وهي مشتقّّة من الفعل العربي »حلب« )حََلََبََ(، وتُُستخدم لوصف الحواجز العسكرية المُُسلّحّة حيث يُُجبر 
الناس على المرور عبر مسارات يّّضقة ومضبوطة تحت المراقبة، وبين الدبابات والجنود المسلّحّين. تستحضر الكلمة 
حركًةً مُُذلّةّ مفروضة على الأجساد، تُُشبَّّه فيها حركة البشر بحركة الأبقار )المواشي( التي تُُقاد للحلب. بالنسبة لكثيرين 
بة« على شارع صلاح الدين عتبًةً قسرية للعنف والسيطرة. ومع  ممّّن نزحوا من شمال غزة إلى جنوبها، شكّّلت »الحالّا
عملنا الجماعي على هذه المفردة، اتّّضح أن مثل هذه اللغة تحتاج إلى أكثر من تعريف؛ إنها تتطلّبّ قراءًةً مكانية. هكذا 
تحوّّل المعجم إلى ممارسة تأويلية، تتأرجح بين الخرائطية والاستقصاء اللغوي، لتتبع كيف تنقش السلطة نفسها في آنٍٍ 

واحد على الفضاء والحركة والاستعارة.

)الشكل 3 هنا: شكل رقم )3( لقطات من ورشة »خرائط النزوح«، القاهرة، نيسان/أبريل 2024.(

)الشكل 4 هنا: شكل رقم )4( الغلاف والصفحات الداخلية لكتاب »نازح«، وهو معجم مفاهيمي يستكشف لغة النزوح. الكتاب—وهو جزء من 
ا كُُتب باللغتين )العربية والإنجليزية( يعكس البعد المكاني  المعرض—مصمَّّم بجمالية صارمة بالأبيض والأسود، ويضم رسومات فنية ونًصً

والتجارب المعيشة للهجرة القسرية لدى الفلسطينيين في قطاع غزة بعد 7 أكتوبر 2023. من أرشيف المؤلفة(.



� 5

ومع نموّّ المعجم، برز سؤال: كيف يمكن لهذه الكلمات أن تسكن الفضاء؟ كيف تصبح اللغة مرئية، قابلة للمس؟ قاد 
هذا السؤال إلى أول معرض لـ»نازح«، مُُنسّّق بوصفه فعل ترجمة من اللغة إلى المادّّة. أصبحت خريطة غزة الخشبية 
ا- قلب المعرض: اثنتا عشرة لوحة محفورة بخطوط  ا مربًعً المحفورة بتقنية CNC -والتي تبلغ مساحتها نحو 40 متًرً
المدينة، وقد وُُسِِمت الآن بآثار من نزحوا عنها. أما حولها، فقد عُُرضت مفردات المعجم على ألواح سوداء وصناديق 

ضوئية، لتشكّّل كوكبًةً من الكلمات والمسارات.

الخريطة المستخدمة في الحفر بتقنية الـ CNC كانت بحدّّ ذاتها ثمرة عملية مطوّّلة من إعادة البناء والأرشفة. على 
مدى نحو ثلاثة أشهر من العمل المكثّّف قبل 7 أكتوبر، قمتُُ بجمع خريطة كاملة لقطاع غزة، وتحصيل مصادرها 

ا إلى محافظات،  ا سهل الوصول؛ إذ تُُقسَّّم إدارًيً ا واحًدً ا خرائطًيً المتناثرة، وإعادة تركيبها. فغزة لا توجد بوصفها كياًنً
ومعظم الخرائط المتاحة تغطّّي مناطق جزئية فقط؛ مدينة غزة، أو الشمال، أو الوسط، أو الجنوب؛ كل منها بشكل 
منفصل. ولإعادة بناء المخطط الكامل، تواصلتُُ مع عدد من البلديات وأفراد يمتلكون خرائط سابقة، وتحقّّقتُُ من 

 .)OpenStreetMap( امكانية الربط بينها عبر منصّّات مفتوحة المصدر، مثل

كانت هذه العملية تقنية وسياسية في آنٍٍ واحد؛ إذ مثّّلت محاولًةً لحفظ معرفة مكانية كانت بالفعل مهدَّّدة بالمحو. وعليه، 
فإن خريطة غزة المحفورة بالـ CNC ليست قاعدًةً محايدة، بل نتاج فعل مقصود من العناية الخرائطية، وجهدٍٍ لصون 

الذاكرة المكانية لغزة قبل تدميرها المنهجي على يد القوات الإسرائيلية.

 

)الشكل 5 هنا: شكل رقم )5( مفردات »معجم نازح« المرتبطة بالنزوح مُُثبّّتة على ألواح عرض سوداء، ومضاءة بإضاءات خافتة داخل بيئة 
مظلمة وغامرة. من أرشيف المؤلفة(.



� 6

لم يكن الجمهور مجرّّد متلقٍٍ سلبي؛ بل تم دعوته للمساهمة عبر الكتابة، أو التثبيت بالدبابيس، أو تتبّّع الذكريات الخاصة 
ا  بالمشاركين على الخريطة. ترك بعضهم ملاحظات، وضأاف آخرون قطع ونماذج إنشائية مصغّّرة أو رسموا رموًزً

ا، تحوّّل المعرض إلى موقعٍٍ حيّّ للسرد. كلّّ إيماءة وسّّعت مفرداته، محوِّّلًةً إيّّاه إلى سجلّّ جماعي لكيفية  لبيوتهم. تدريجًيً
تذكّّر الناس ونسيانهم وإعادة تخيّّلهم.

ا بطرف إصبعه، متوقًّّفًا عند اسم حيّّ  ا خلع حذاءه قبل أن يخطو على الخريطة المحفورة، وبدأ يتتبّّع مساًرً أتذكّّر زائًرً
ا. اتصل بشخصٍٍ عبر الهاتف، ورفع الشاشة فوق الخريطة، وسأل: »هل كان هذا الشارع أم الذي  كما لو كان جرًحً

يليه؟«. في تلك اللحظة، انتقلت الخريطة من كونها موضوع عرض إلى سطح تحقّّق، حيث تُُختبََر الذاكرة عبر اللمس، 
وتُُعاد بناء الجغرافيا عبر إيماءات متردّّدة.

ا وطريقة للإحساس والمعرفة  لم يسعََ المعرض إلى تمثيل النزوح بوصفه مأساًةً فحسب. بل قدّّم النزوح بوصفه منهًجً
والوجود في العالم؛ مُُنتجّّا بذلك أشكاالًا جديدة من الاتصال والمقاومة والمعرفة الموضعيّّة. ينسجم هذا النهج القيّّمي 
ا يمكن من خلاله مساءلة  ا نقدًيً بشكل وثيق مع فهم إدوارد سعيد للمنفى، الذي رآه ليس مجرّّد حالة فقدان، بل موقًعً

ا. وكما يؤكّّد سعيد: »بالنسبة للمنفي، فإن عادات الحياة والتعبير أو النشاط في البيئة الجديدة لا  الماضي والحاضر مًعً
بدّّ أن تحدث على خلفية ذاكرة هذه الأشياء في بيئة أخرى. وهكذا تكون البيئتان—الجديدة والقديمة—حيّّتََين وفعليّّتََين، 
ا على نحوٍٍ متسّّق« )سعيد، 2000: 186(. يتبنّّى »نازح« هذا الوعي المزدوج؛ إذ ينظر إلى الوراء نحو  تحدثان مًعً

ما فُقُد، وفي الوقت نفسه يتخيّّل ما يمكن استعادته أو إعادة تشكيله.

ا لإنتاج المعرفة. داخل فضائه، نمت اللغة  بهذا المعنى، لم يكن »نازح – القاهرة« مجرّّد تمثيلٍٍ للنزوح، بل منهًجً
ا. لم ينتهِِ المعرض بإغلاق الأبواب؛ بل واصل تراكم الآثار والأصوات والمعاني. كان نموّّه  والجغرافيا والتجربة مًعً

ا ح�يًّّا تعلّمّ كيف يستمر عبر المشاركة والكرم والذاكرة. ا في آنٍٍ واحد؛ منهًجً ا ومكانًيً داخلًيً

ا  ا مربًعً )الشكل 6 هنا: شكل رقم )6( في قلب المعرض خريطة تفاعلية لقطاع غزة تعيد النّّظر في معنى النزوح، بمساحة تقارب 40 متًرً
)10.8 × 3.7 م(، محفورة بتقنية CNC على خشب MDF. بعد إنجاز الخريطة، تم دعوة النازحين من غزة إلى السير فوقها، وتحديد 

مسارات نزوحهم مع أحبّّتهم، والتفاعل ضمن بيئة داعمة وتذكارية تُُحفّّز الذاكرة. من أرشيف المؤلفة(.



� 7

ا«. لم يكن الأمر متعلًّقًا بتنسيق الأشياء ضمن  في القاهرة، بدتُُأ أفهم ما الذي يمكن أن يعنيه »المعرض بوصفه منهًجً
ا  تماسكٍٍ شكلي، أو بإدارة الفضاء كمهمّّة تقنية؛ بل بإتاحة المجال للشكل كي ينبثق من العلاقة. صار المعرض موقًعً

للتعلّمّ، ومساحة تنشأ فيها مهارات جديدة، وحساسيات مختلفة، وأشكال من الجماعية. كلّّ لقاء مع المشاركين النازحين 
كان يطمس الحدود بين الفنان والقيّّم والشاهد. كان العمل يتطلّبّ الإصغاء بدل التوجيه، والرعاية بدل السيطرة. وبهذا 
ا: علّمّ  المنهج، تحوّّلت القيّّمية من عرضٍٍ إلى مشاركة، ومن تنظيم المادّّة إلى تنظيم الانتباه. صار المعرض نفسه مُُعلًّمً

الصبر، والتفاوض، وأخلاقيات الجمع البطيئة لما تشتّّت. كشف »نازح« أن المنهج يمكن أن ينمو من داخل العملية 
ذاتها، لا أن يُُفرض من النظرية، بل أن يُُستشعََر عبر ممارسة مشتركة. وبهذا المعنى، غدت قيّّمية النزوح قيّّميًةً للنموّّ.

ومن هذا الجذر الراسخ في القاهرة، وجد المشروع حركته التالية. حين غادر المعرض القاهرة، لم يحمل معه الأشياء 
ا؛ طريقة للنموّّ عبر الاستجابة، والإصغاء لما يمكن أن يقدّّمه كل مكان وكل جماعة.  والنصوص فحسب، بل حمل منهًجً
ا؟ هذا السؤال  ، ومتجدًّّدً ا، متحوّّالًا لم يعد السؤال: كيف نعرض النزوح؟ بل: كيف نسمح للمعرض نفسه أن يصبح نازًحً
سيقود »نازح« في رحلته إلى إسطنبول، حيث تخلّتّ الخريطة الخشبية عن مادّّتها لصالح القماش، وحيث صار فعل 

التطريز لغًةً جديدة للانتماء.

)الشكل 7 هنا: شكل رقم )7( المؤلفة تتتبّّع مسارات النزوح على خريطة غزة المحفورة بتقنية 
CNC خلال معرض »نازح«، القاهرة )2024((.



� 8

إسطنبول: الجسد المتحوّّل
إذا كان »نازح – القاهرة« يدور حول تجذّّر النزوح، فإن »نازح – إسطنبول« كان عن تعلّمّ الحركة معه وخلاله. لم 
ا؛ معرضًًا يرفض التكرار، ويختار بدالًا من ذلك  يكن الانتقال من مدينة إلى أخرى مجرّّد نقل لوجستي، بل تحوّّالًا قيّّمًيً

أن ينمو عبر التغيّّر. حين تعذّّر شحن خريطة غزة الخشبية المحفورة بتقنية CNC بسبب وزنها وحجمها وكلفتها، 
تحوّّل القيد إلى اقتراح. لم يعد السؤال كيف ننقل الخريطة، بل كيف نسمح للخريطة أن تتحوّّل عبر النزوح.

من هذا القيد وُُلدت »خياطة غزة«: خريطة نسيجية جماعية ترجمت مسارات النزوح المحفورة في غزة إلى خيوط 
ا، أكثر هشاشة، وأقرب إلى الجسد. طُُبعت الخريطة على قماش  وأقمشة وأيدٍٍ. تشكّّلت منطقية مادّّية جديدة؛ أخفّّ وزًنً

ا من غزة يقيمون في القاهرة، يحمل كلٌّّ منهم حكايته الخاصة عن الفقدان  الكتّّان، ثم التفّّ حولها أربعة عشر نازًحً
والفرار والاحتمال. على مدى أسبوعين، ومن خلال الخيط والحوار، تتبّّع المشاركون رحلتهم فوق المخطط المطبوع 

لغزة، لا لاستعادة ما فُقُد، بل لإبقائه ح�يًّّا عبر اللمس.

)الشكل 8 هنا: شكل رقم )8( »خياطة غزة«، الخريطة القماشية الجماعية النهائية التي أُنُتجت في القاهرة وعُُرضت في إسطنبول )أيلول/
سبتمبر 2025(. يترجم العمل الخريطة الخشبية المحفورة لغزة إلى خيط ونسيج، حيث تمثّّل كل غرزة حكاية نزوح وبقاء. مُُثبّّتة على الجدار 

ومؤطَّّرة من ثلاث جهات، فيما تُُترك حافتها السفلى مفتوحة لتنساب بحرّّية، مستحضرًةً البحر الأبيض المتوسط وحركة الذاكرة غير القابلة 
للاحتواء. من أرشيف المؤلفة(.



� 9

كان كل خيط يحمل شهادة. بعضهم خاط بصمت؛ وآخرون رووا أين بدأ الخط، ومتى بدأ القصف، وأي شارع اختفى. 
صار فعل الخياطة إيماءة سياسية ومقاومة بطيئة للمحو، وطريقة لترميم ما لا يمكن بعدُُ إعادة بنائه.

أصبح كل مشارك في آنٍٍ واحد يمارس الفعل الخرائطي والسّّردي، ينقش البقاء في نسيج جغرافيا غزة ذاته. هنا، لم 
تكن المشاركة الجماعية إضافًةً للجمهور، بل محرّّك المعرض. نما المعرض عبر تراكم المسارات المخيّّطة، لكنه 

ا عبر الاختيار القيّّمي، بل عبر النقش الجسدي؛ أيدٍٍ تشدّّ الخيط، تعقد  تحوّّل؛ لأن التأليف تغيّّر: لم تعد المعاني تُُنتج أساًسً
العُُقََد، تُُصحّّح الخطوط، ترفض مسارات بعينها، وتُُطيل الوقوف عند أخرى. عملت الأجساد كوكلاء قيّّميين، وتشكّّل 

العمل من التماس لا من التعليمات.

وعندما اكتمل العمل الجماعي، شُُحن القماش—وقد بات كثيًفًا بطبقات الخيوط والعُُقََد وذكريات التطريز—إلى 
إسطنبول. هناك، لم يُُثبَّّت بوصفه نسخة عن معرض القاهرة، بل بوصفه نموّّه التالي. كانت الخريطة قد غيّّرت مادّّتها 

ا يشهد على  ا نازًحً وجغرافيتها ومعناها. وصلت إلى مدينة جديدة، حاملًةً آثار الأيدي والغبار والذاكرة من القاهرة، جسًمً
نزوح صنّّاعه.

ا من غزة يطرّّزون  ا نازًحً ا ومشارًكً )الشكل 9 هنا: شكل رقم )9( ورشة »خياطة غزة«، القاهرة )آب/أغسطس 2025(. أربعة عشر فناًنً
بشكل تعاوني مسارات نزوحهم على خريطة قماشية مطبوعة لغزة. مثّّل كل خيط مسار هروب، أو موقع ذاكرة، أو إيماءة عودة. عبر هذا 

الفعل الجماعي، حوّّلت الورشة الخرائطية إلى رعاية، وأعادت حياكة الجغرافيا من خلال التجربة المعيشة(.



� 10

)الشكل 10 هنا: شكل رقم )10( إسطنبول، 2025. المؤلفة/القيّّمة في حوار مع الزوّّار خلال المعرض، حيث تُُتتبَّّع حكايات النزوح مباشرة 
على الخريطة القماشية الجماعية. حوّّل هذا اللقاء العمل الفني إلى سطحٍٍ حواري، وأرشيفٍٍ حيّّ ينمو مع كل تبادل، حيث غدت السرديات 

واللمس أدواتٍٍ قيّّمية لإنتاج المعرفة. من أرشيف المؤلفة(.

ا بالشيء وأكثر اتصاالًا بالعملية التي تُُبقيه ح�يًّّا. القماش المطرّّز، المعلّقّ  في إسطنبول، صار »نازح« أقلّّ ارتباًطً
والمتنفّّس في فضاء العرض، استقطب جماهير جديدة، ولغات جديدة، وأشكاالًا جديدة من الإصغاء. كان الزوّّار يتتبّّعون 

ا؛ استمراريًةً من  الخيوط بأعينهم، متابعين مسارات منفى تمتدّّ إلى ما وراء الإطار. صار نزوح المعرض نفسه مرئًيً
الرعاية والتكيّّف تعكس الحالة التي يسعى إلى التعبير عنها.

ا؟ في إسطنبول، انكشف هذا السؤال لا كنظرية، بل كممارسة للتكيّّف.  ماذا يعني أن نفكّّر في المعرض بوصفه منهًجً
ا للتعلّمّ. صارت القيّّمية فعل إصغاء: إلى المواد التي تقاوم السيطرة،  لم يعد »نازح« مجرّّد مساحة للعرض، بل موقًعً

وإلى المشاركين الذين يعيدون تعريف العملية، وإلى الشروط غير المرئية التي تُُحدّّد ما يمكن أو لا يمكن إنجازه. تمدّّد 
المعرض إلى ما وراء جدرانه؛ غدا جغرافيا من إيماءات عديدة؛ التخطيط، والخياطة، والتوثيق، والانتظار. وربما 
تعني القيّّمية تحت النزوح قبولََ أن النموّّ لا يحدث عبر الإتقان، بل عبر الاستجابة: بين الناس والمواد، بين الفشل 

والاختراع، بين ما يمكن تخيّّله وما يجب احتماله.

ا. الثقيل صار  لم يكن الانتقال من الخشب المحفور إلى القماش المطرّّز مجرّّد تحوّّل جمالي؛ بل كان تحوّّالًا أخلاقًيً
ا. أن تُُقيِّّم تحت النزوح يعني أن تبقى مسام�يًّّا، وأن تسمح  خفيًفًا، والثابت صار قابالًا للحركة، والمحفور صار ملموًسً

للمواد بأن تستجيب لعدم استقرار الجغرافيا. كل تحوّّل كان بمثابة سياسة مختلفة للصمود. وبهذا المعنى، لم يكن »نازح 
ا غيّّر  ا تحويلًيً ا عبر التكرار، بل تكراًرً – إسطنبول« )20 أيلول/سبتمبر إلى 8 تشرين الثاني/نوفمبر 2025( استمراًرً

جسد المعرض مع الحفاظ على ذاكرته.



� 11

ا  ؛ كطريقة عمل تتبنّّى التغيّّر شرًطً ومن إسطنبول، لم يتطور »نازح« كخريطة أو عمل فني فحسب، بل كحساسيًةً
للمعنى. لم يعد المعرض يسافر كجسد ثابت، بل كنبض، يستجيب لكل جغرافيا بلغة مادّّية مختلفة، وبنمط مشاركة 

ا: نقشُُ النزوح في الخشب من جديد، لكن هذه  مغاير. وحين وصل إلى برلين، تعمّّق هذا النبض ليصبح تأمّّالًا معمارًيً
ا بين الذاكرة والمادّّة والمسافة. المرّّة بوصفه صدى فوق صدى، حواًرً

 برلين: طبقة من الأصداء
في برلين، في تشرين الأول/أكتوبر 2025، عاد »نازح« إلى الخشب، لا بوصفه نسخًةً عن بدايته، بل كصدى لكل ما 

ا بدقّّة CNC، غير نّّأ هذه العودة كانت مشكَّّلة بتجربة تراكمت عبر  تعلّمّه المشروع سابًقًا. نُُقشت خريطة غزة مجدًدً
مراحل القاهرة وإسطنبول. وبعد العمل سابًقًا على الحفر والخياطة والتفاعل الجماعي، اقتربنا من السطح الخشبي بقدرٍٍ 

أعلى من الانتباه لثقل الخطوط وعمقها وكثافتها، وللعناية اللازمة لترجمة الجغرافيا إلى مادّّة من دون إثقالها.

لم يكن ما تردّّد صداه في برلين علامًةً سابقة، بل أُلُفة مع العملية. كانت القرارات حول يّّأ الخطوط يمكن أن تبقى 
خفيفة، ويّّأها يحتاج عمًقًا، وكيف ينبغي أن تُُسجَّّل المباني على السطح، مستندًةً إلى لقاءات سابقة مع الخريطة؛ إلى 

كيف مشى الناس فوقها، وخاطوا فيها، وتحدّّثوا فوقها. وهكذا حمل الحفر ذاكرة الاستخدام لا صورة الماضي. وبينما 
أُضُيفت طبقات ذكريات القاهرة وبرلين لاحًقًا عبر نماذج وأثاث وعناصر تشاركية بدل الحفر، حملت الخريطة الخشبية 

نفسها أثر ممارسةٍٍ متعلَّمّة: عودة إلى المادّّة؛ مُُشكَّّلة بما عاشه المعرض بالفعل. ما نُُقش في القاهرة ثم أُعُيد تخيّّله 
عبر القماش والخياطة في إسطنبول، يُُعاد تكوينه في برلين كأرشيف مزدوج عبر الطبقات لا الترجمة. تُُنقش خطوط 
جغرافية غزة مرة أخرى في الخشب، فيما يتم ادخال زمنين للنزوح عبر عناصر إضافية—نماذج صغيرة، وأثاث، 

وعلامات تشاركية—تُُضاف فوق الخريطة وحولها. تسجّّل إحدى الطبقات فورية النزوح الحديث، فيما تجمع الأخرى 
ا، تتيح هذه الطبقات لزمنيات وتجارب متعددة أن تسكن السطح ذاته  ذكريات غزة المستحضََرة من مسافة اغتراب. مًعً

من دون أن تنصهر في سردية واحدة.

يضع هذا النهج »نازح« ضمن نقاشات أوسع حول الخرائط المضادّّة وعمل الذاكرة. فقد شدّّدََت دراسات حديثة في 
مجال الخرائط المضادّّة على أن الخرائط يمكن أن تعمل بوصفها مواقع لعمل الذاكرة والمقاومة، ولا سيّّما في سياقات 

المحو والعنف الاستيطاني الاستعماري. وكما تجادل لويزا غاندولفو، فإن الخرائط المضادّّة لا تكتفي بتقديم تمثيلات 
بديلة للفضاء، بل تُُيسّّر عمل الذاكرة عبر إعادة إدراج الأسماء والسرديات والعواطف التي جرى محوها داخل الشكل 

ا من خلال أرشيفات ديناميكية ومتعدّّدة الطبقات تقاوم الإغلاق )غاندولفو، 2025(. وبينما تعمل كثير  الخرائطي، وغالًبً
من مشاريع الخرائط المضادّّة المعاصرة عبر منصّّات رقمية وواجهات غامرة، يبتعد »نازح« عن هذا النموذج من 

خلال تموضع عمل الذاكرة داخل ممارسة جماعية مُُجسَّّدة. فبدل تجميع الشهادات في أرشيف رقمي يُُحدَّّث باستمرار، 
ا  يُُقدّّم المشروع الحضور الجسدي المشترك في الصدارة: التطريز، والمشي، ووضع العلامات، والسرد بوصفها أنماًطً
للخرائط المضادّّة. وبهذا المعنى، ينقل »نازح« الخرائط المضادّّة من ممارسة تمثيلية أو منصّّاتية في المقام الأول إلى 

ممارسة مادية علاقية، حيث تُُنتََج الذاكرة عبر إيماءات مشتركة وتراكب زمني، لا عبر تراكم البيانات وحده.



� 12

تحمل الطبقة الأولى؛ المسارات التي نقشها أولئك الذين نزحوا من غزة إلى القاهرة بعد أكتوبر 2023: هشّّة، فورية، 
مرسومة على مقربة من الفقد. مّّأا الطبقة الثانية فتدعو فلسطينيّّي الشتات في برلين وألمانيا إلى تسجيل ذكرياتهم حول 
ا بين غزّّتََين: واحدة تُُستعاد عبر الحضور، وأخرى  ا، تنسج هذه النقوش حواًرً غزة كما كانت، قبل الدمار الأخير. مًعً

عبر مسافة الاغتراب. وبينهما يمتدّّ فراغ الغياب غير القابل للجسر، لكن ينبض أيضًًا خيط من الاستمرارية المشتركة.

ا تقنًيًا صرًفًا. فبدل التعامل  جرت مقاربة الحفر بتقنية الـ CNC في برلين بوصفها عملية مقصودة وتكرارية، لا تنفيًذً
مع الخريطة كبيانات ثابتة تُُحفََر بشكل موحّّد، جرى اختبار وضبط ثِِقََل الخطوط وعمقها وكثافتها عبر محاولات 

متعددة. نُُقشت بعض المسارات والحواف الحضرية بخفّّة أكبر لتجنّّب التشبّّع البصري، فيما احتاجت أخرى إلى عمقٍٍ 
أكبر لتظلّّ مقروءة عند القراءة على مقياس واسع. استندت هذه القرارات إلى لقاءات سابقة مع الخريطة في القاهرة 

وإسطنبول؛ إلى كيف مشى الناس فوقها، وخاطوا فيها، وتوقّّفوا طويالًا عند مناطق بعينها. بهذا المعنى، صار الحفر أقلّّ 
ا لها، بل  ا تكراًرً ا بتعظيم الدقّّة وأكثر اتصاالًا بمعايرة السطح للقراءة واللمس والذاكرة. لم يكن حفر غزة مجدًدً ارتباًطً

ا للاهتزازات التي تبقى بعد الدمار، وإعطاء شكلٍٍ لما يستمرّّ. إصغاًءً لأصدائها: تجسيًدً

تحوّّلت القيّّمية هنا إلى جغرافيا بين الأيدي والأدوات، بين يقين الشيفرة الرقمية ولايقين التذكّّر. وبينما وفّّر حفر الـ 
CNC قاعدة جغرافية دقيقة، لم يكن بمقدوره تسجيل الأبعاد الوجدانية والجسدية والسردية التي ظهرت عبر التفاعل 

الجماعي. وكما تجادل شانون ماترن، لا يمكن اختزال المعرفة الحضرية في الحساب؛ فالمدن—والأشكال التي تحاول 
ا من الذكاء تتجاوز معالجة البيانات، بما في ذلك الخبرة المُُجسَّّدة والذاكرة والانخراط الحسّّي  تمثيلها—تحتوي أنماًطً

ا. دّّأت الخريطة المحفورة وظيفة بنية جزئية، مفتوحة  ، بل شرًطً )ماترن، 2017(. في »نازح«، لم يكن هذا الحدّّ فشالًا
ا حُُمِِل بدالًا من ذلك عبر الأجساد والإيماءات والحضور  ا على أشكال أخرى من المعرفة. وما لا يمكن رسمه حسابًيً عمًدً

ا فكرة أن المعرفة المكانية يمكن ترميزها بالكامل. الجماعي، متحدًّّيً

)الشكل 11 هنا: شكل رقم )11( »نازح«: عملية الإنتاج في برلين )2025(. تسلسل من مختبر الـ CNC حيث أُنُتجت الخريطة الخشبية 
الجديدة المحفورة لقطاع غزة(.



� 13

ا من دون تثبيت الحزن، وكيف نبني خريطة  استمرّّت حياة المعرض ضمن هذا التوتّّر: كيف نجعل الأرشيف ملموًسً
دقيقة ومُُسكونة في آنٍٍ واحد. بهذا المعنى، غدت الدقّّة نفسها سياسة رعاية؛ رفضًًا لأن يطمس المحو تفاصيل ما كان 

ا. ا يوًمً موجوًدً

إلى جانب التركيب الفني، امتدّّت سلسلة من البطاقات البريدية لتدفع بالمعرض إلى الخارج، مُُشتِّّتة شذرات من غزة 
في العالم. تحمل كل بطاقة كلمة من »معجم نازح«؛ مطبوعة بالعربية والإنجليزية. يُُدعى الزوّّار إلى أخذ بطاقة، أو 
الكتابة عليها، أو إرسالها إلى مكان آخر. هكذا يهاجر المعجم مرًةً أخرى، متحوّّالًا من نصٍّّ على الجدار إلى أثرٍٍ يُُحمل 

باليد، ومضاعًفًا مدى المعرض عبر أفعال تبادل حميمة.

لا تُُغلق مرحلة برلين المشروع؛ بل تضيف طبقة جديدة إلى أرشيفه غير المكتمل. إنّّها تحوّّل النزوح إلى استجابة: بين 
ا، يحمله  ا متنامًيً ا معرفًيً المدن، بين الأجيال، بين الأحياء والراحلين. هنا، لم يعد »نازح« مجرّّد معرض؛ بل صار جسًدً

كل مشارك وزائر وكل غرض يلتقيه.

مع افتتاح المعرض في برلين، فُتُِِح المجال لعلامات جديدة، وشهادات جديدة، وشهود جدد. هذا المقال، مثل »نازح« 
ا سيواصل التوسّّع عبر الصور والتأمّّلات والتوثيق مع تطوّّر المشروع. لم تُُضََف  ا مفتوًحً ا؛ ن�صًّّ ذاته، يظلّّ مسامًيً

الطبقة الأخيرة بعد؛ إنّّها تنتظر ما سيكشفه المعرض.

)الشكل 12 هنا: شكل رقم )12( بطاقات »معجم نازح«، برلين )2025(. طُُبعت ضمن مرحلة برلين، وتحمل شذرات من معجم »نازح« 
ورسومات لفنانين فلسطينيين نازحين. صُُمّّمت ليأخذها الزوّّار ويكتبوا عليها ويتداولوها، ناشرًةً اللغة والذاكرة خارج جدران المعرض(.



� 14

ا تأمّّلات: النموّّ بوصفه منهًجً
عبر رحلته من القاهرة إلى إسطنبول ثم برلين، لم ينتقل »نازح« فحسب؛ بل تحوّّل. كانت القاهرة لحظة الميلاد، حيث 

وجد النزوح لغته ومادّّته الأولى. وكانت إسطنبول لحظة التحوّّل، حيث تخلّىّ المعرض عن جسده الخشبي ليصير 
ا  ا. مّّأا برلين فكانت لحظة الترسيب، حيث عادت الذاكرة إلى الخشب، لكن بوصفها صدى؛ نقًشً ا، مسامًيً ا، جماعًيً نسيًجً

فوق نقش. عبر هذه المراحل، تعلّمّ المعرض أن يعيش كما تعيش المادّّة: بتغيير شكله كي يظلّّ ح�يًّّا.

يتجاوب هذا الإيقاع من التغيّّر مع مفهوم »المقال المتحوّّل« لدى Metode، وهو عمل ذو هيئة حيّّة »تحتضن 
ا  المخاطرة والهشاشة لتسهيل التحوّّل« )هالاند وسولباكن، 2024(. وكما تكتب إنغريد هالاند، فإن التحوّّل ليس انهياًرً
ا للنموّّ. في »نازح«، ينطبق المبدأ ذاته: يتوسّّع المعرض  للشكل، بل عتبًةً للاستقبال، حيث يصبح عدم الاستقرار شرًطً

عبر الهشاشة، وعبر الأخطاء اللوجستية، والمسارات المقطوعة، وتبدّّل المواد التي تشكّّل كل حركة من حركاته.

ا مع »منهج القرب« لدى Metode، الذي يضع الكتابة والقيّّمية  ا، متردًدً ا، بل متزامًنً بهذا المعنى، لا يكون النموّّ خطًّّيً
ا: في غرفة  على تماسّّ وثيق مع التجربة المعيشة، مع توسيع نطاقها المكاني والزماني في آنٍٍ واحد. يبدأ »نازح« قريًبً

.((الشكل 13 هنا: الشكل 13. معرض »نازح«، مرحلة برلين )2025)



� 15

مشتركة، ورشة عمل، قطعة قماش مشدودة بين أيدٍٍ. لكنّّه مع حركته، يسحب المسافات العالمية إلى الداخل. تصير كل 
غرزة إشارة تلغرافية، على نحو ما تصفه Metode، المجلد الثالث »التيّّارات«، ناقلًةً عبر بنى تحتية مترّّضرة بفعل 

ا للشهادة العالمية. الحرب والرقابة والمنفى. في هذه الدارة الهشّّة، يتجاور القرب والبعد؛ وتغدو الحميمية منهًجً

ا. كل مرحلة تخلّفّ رواسب تمتصّّها المرحلة التالية. حملت كل نسخة  ا ولا تكراًرً وعليه، فإن نموّّ المعرض ليس تقدًّّمً
ا في غرز إسطنبول، وخيوط إسطنبول عائدًةً كخطوط محفورة في  من »نازح« آثار ما سبقها: معجم القاهرة محفوًرً

برلين، مُُشكِّّلًةً إيكولوجيا للتذكّّر. يستدعي هذا التراكم الترسيبي فكرة إدوارد كيسي بأن »الذاكرة لا تُُخزَّّن، بل تُُعاش« 
)كيسي، 2000(، وأن طوبوغرافيتها تتشكّّل عبر العودة وإعادة التكوين.

ا شكالًا من التوهان يفتح مسارات غير متوقّّعة للعلاقة. يتشكّّل إيقاع »نازح« عبر مثل هذه  ما قد يبدو خطًأً يكون غالًبً
المتاهات؛ فكل انقطاع يصير نبضًًا، ولحظة إصغاء، وفرصة لاستجابة جديدة. إن القيّّمية تحت النزوح تعني العمل 

ا مُُرهًفًا للشذرات، وللتغذية الراجعة، ولإيقاع  في الفاصل؛ بين ما يمكن التخطيط له وما يجب احتماله. وتتطلّبّ انتباًهً
الصنع الجماعي غير المتكافئ.

ا؛ بل ينكشف عبر الاحتكاك والاستجابة، عبر تفاعل الأصوات والمواد والإيماءات  في »نازح«، لا يكون النموّّ تراكمًيً
التي ترفض الاكتمال. »نازح« لا ينتهي في برلين؛ إنّّه يواصل تحوّّله عبر من يحملونه، ومن يعيدون روايته، ومن 

يتذكّّرونه على نحوٍٍ مختلف.

قائمة المراجع 
أرندت، هانا. 1958. الحالة الإنسانية. شيكاغو: مطبعة جامعة شيكاغو.

كيسي، إدوارد إس. 2000. التذكّّر: دراسة ظاهراتية. الطبعة الثانية. بلومنغتون: مطبعة جامعة إنديانا.

دي سيرتو، ميشيل. 1984. ممارسة الحياة اليومية. ترجمة ستيفن رندال. بيركلي: مطبعة جامعة كاليفورنيا.

غاندولفو، لويزا. 2025. »المكان والفضاء والخرائط المضادّّة: عمل الذاكرة الرقمية«. دراسات الذاكرة.

https://doi.org/10.1177/17506980251368795

هالاند، إنغريد، وسولباكن، ك. 2024. »التزامنيات: مناهج متحوّّلة وقوّّة كامنة«. Metode، المجلد 4.

https://metode.rom.no/articles/essay/concurrencies-mutating-methods-and-la-
tent-leverage

إنغولد، تيم. 2013. الصنع: الأنثروبولوجيا، والآثار، والفن، والعمارة. لندن: روتليدج.

ا«. Places Journal، فبراير. ماترن، شانون. 2017. »المدينة ليست حاسوًبً

https://doi.org/10.22269/170207

سعيد، إدوارد و. 2000. تأمّّلات في المنفى ومقالات أخرى. الطبعة الأولى. كامبريدج، ماساتشوستس: مطبعة جامعة 
هارفارد.

https://doi.org/10.1177/17506980251368795 
https://doi.org/10.1177/17506980251368795 
https://metode.rom.no/articles/essay/concurrencies-mutating-methods-and-latent-leverage 
https://metode.rom.no/articles/essay/concurrencies-mutating-methods-and-latent-leverage 
https://metode.rom.no/articles/essay/concurrencies-mutating-methods-and-latent-leverage 
https://doi.org/10.22269/170207 
https://doi.org/10.22269/170207 


Cite this essay: 
Hala Eid Alnaji, “Exhibition as Growth: The Mutating Life of Nazeh,” Metode 
(2026), vol. 4 ‘Exhibition as Method’

Metode
ISSN 2704-0550
Metode (2026), vol. 4 Exhibition as Method


